# En las manos un pequeño país: Política y poética en El Salvador (1884-2004)

### Rafael Lara-Martínez

Docente e Investigador de la Universidad de Nuevo México, Estados Unidos Humanities, New Mexico Tech soter@nmt.edu

# En las manos un pequeño país: Política y poética en El Salvador (1884-2004)

Conferencia impartida en la Universidad de San Diego y en la Universidad de California-San Diego, 28 y 29 de abril de 2003, en el Coloquio "Literatura de El Salvador, del conflicto a la esperanza".

#### Rafael Lara-Martínez

Docente e Investigador de la Universidad Humanities, New Mexico Tech soter@nmt.edu

Uno hace versos y ama
la extraña risa de los niños
el subsuelo del hombre [...].
Uno tiene en las manos un pequeño país [...],
custodiamos para [el futuro] el tiempo que nos toca.

Roque Dalton

#### Introducción

Ninguna otra experiencia define mejor el largo proceso de configuración de la nación salvadoreña que la tardanza. El Salvador es una nación lenta y tardía. Hacia el principio del siglo XX, sólo la poesía podía reclamar cierta madurez. Todas las demás artes —la pintura, la música, la narrativa e incluso la historiografía— se desconocían en el país. Durante aquel cambio de siglo, las únicas dos tentativas por sistematizar el canon literario se concentraban en recopilar versos. La Guirnalda salvadoreña (1884-1886) y el Parnaso salvadoreño (1903-1910) revelan la ausencia de prosa ficción en el país en la pri-

mera década del siglo XX, así como un tradicionalismo inherente en la poesía.

La poesía consistía en una exaltación de las principales figuras políticas. La pintura, por su parte, estaba completamente sometida a la esfera religiosa y a la glorificación, también, de las figuras en el poder. Como lo afirma la reseña más importante sobre la esfera literaria en el siglo XIX, en lugar de contribuir a "formar una verdadera literatura nacional", escribir era una manera de "capitalizar el prestigio" y quizás las posiciones administrativas mejor remuneradas (Roque Baldovinos, 2002: 62).

Dos escritores pueden ayudarnos a entender mejor el surguimiento de la esfera artística en Centro América: el salvadoreño Hugo Lindo y el nicaragüense Sergio Ramírez. Ambos autores, con posiciones políticas y literarias opuestas, ratifican el lapso que media entre la independencia política y la emancipación cultural.

Mientras en 1960 Lindo asentó: len cuanto al la madurez del cuento en El Salvador [...] el tema quedó expresado de acuerdo con la fórmula hegeliana al indicar como tesis (presencia del medio), al cuadro de costumbres; como antítesis (conciencia del medio), a don Arturo Ambrogi, y como síntesis, (vivencia del medio), a Salarrué [...] si nuestra independencia política se produce en 1821, la cultural y la literaria no se inician sino hasta muy a finales del siglo XIX, o, mejor, a los comienzos del actual (Lindo, 1960: 12); guince años más tarde, Ramírez lo parafraseaba en los siguientes términos: las primeras manifestaciones de un arte literario [...] se producen en Centroamérica en la época de oro del café [...] La literatura centroamericana nace como [...] contemporánea [...] costumbrismo y modernismo, tomarán cauces de sentido contrario y tendrán [...] mucho que ver con las formas artísticas recién arribadas v con los ideales de una cultura europea (Ramírez, 1975: 306-307).

La independencia política en 1821 no produjo una emancipación similar en el terreno artístico y literario. En verdad, existe un enorme desfase de más de medio siglo entre la consolidación de la administración estatal y el desarrollo tardío de una idea nacional en las artes. Esta laguna es aún mayor si comparamos el asentamiento de la burocracia estatal con la lenta disemi-nación de la idea de un arte nacional a todo lo largo del territorio.



Nuestro punto de partida teórico presupone una diferencia a menudo conflictiva entre nación y estado, entre país/patria y gobierno. Por "nación" entendemos el surgimiento de un legado cultural y la disemi-nación de una alta cultura literaria y artística por medio del monopolio legítimo de la educación; por "Estado", comprendemos la administración gubernamental. Entre esas dos instancias surge un conflicto inevitable; esta pugna la provoca tanto la distancia temporal entre la formación del Estado y la edificio de la nación, al igual que el rechazo estatal por reconocer las diversas agendas nacionales, compitiendo por el poder.

La tensión temporal entre la nación y el estado generaba una profunda ansiedad en las generaciones jóvenes. Como ejemplo de ello, hacia 1970, Roque Dalton recogía el diálogo siguiente, en testimonio de su propia generación. A los poetas les

angustiaba comprobar que la administración estatal no apoyara el auge de una alta cultura artística y que no existiera una larga tradición cultural:

¿En un país como el nuestro? Me canso, ganso. Si no hay por donde empezar [...] En Francia, o en Inglaterra te podría decir, por ejemplo, iniciar un movimiento renovador, iniciar una tradición cultural. Pero, entre nosotros, gran artista será no aquél que solamente sea capaz de iniciar una tradición moderna, sino quien pueda construirnos, culturalmente hablando, un pasado. Nuestra tradición cultural es la cagada. Sólo para integrarla como unidad [...] sería preciso [...] el trabajo de una generación. [...] La jodida es que somos nosotros solitos quienes tendremos que hacerlo todo. El pensamiento literario y la creación literaria, la cultura nacional como centro definidor de lo que es el salvadoreño, el pensamiento político más general, dijéramos, el pensamiento moralsocial...Claro, no hay filósofos en este país, ni críticos literarios. (Dalton, 1976: 190).

La ausencia de una tradición nacional sólida -apuntaba Dalton- producía una ansiedad y urgencia por solventar el vacío; añadiríamos también una compleja paradoja. El Salvador conformó demasiado tarde una idea nacional en las artes. En efecto, el estado comenzó a desarrollar de lleno la agenda artística nacional sólo unos años después de la firma de los Acuerdos de Paz en 1992. En ese momento, la fuerza del capital transnacional regulaba la economía política del estado salvadoreño. Desde entonces, la principal agenda ha sido la privatización, esto es, la desnacionalización de la economía y su dolarización. No obstante, la política cultural del estado se ha enfocado a reforzar los valores nacionales más tradicionales, ante todo la cultura folk.

## Latinoamericanismo y vacío centroamericano

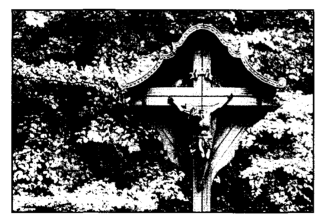
La economía política y la política cultural se mueven en contrasentido. La primera se orienta hacia el libre mercado, la dolarización, la inversión extranjera y la dispersión de los recursos humanos de la nación, tal como lo atestigua la diáspora de un veinticinco porciento de la población salvadoreña. La segunda, por lo contrario, se orienta hacia la recuperación del canon artístico y literario nacional, así como hacia la promoción de las culturas regionales. Mientras la economía reconoce e implementa una sociedad global (pos)moderna, la esfera cultural oficial rechaza la importancia de una creciente influencia de la cultura urbana, a través de los medios masivos globalizados.

El tardío reconocimiento de un proyecto artístico nacional, contradice una idea central del "latinoamericanismo". Esta hipótesis asienta que una "ciudad letrada" ha sustentado la administración estatal del gobierno salvadoreño a lo largo del siglo XX (la tesis de una "letrada servidumbre al Poder" la formuló Rama, 1984: xix). En cambio, la tesis de nuestra presentación apunta que una tensión ha permeado la relación entre el estado y la nación. Si esta contradicción no se ha analizado de lleno, esta falta se debe al hecho de que el mapa convencional de los "Estudios Latinoamericanos" en los EEUU excluye a Centroamérica de su agenda.

Un proceso similar de colonialismo —el que caracteriza la formación del canon europeo y la asimilación del Otro al nos-Otros—invade los "Estudios Latinoamericanos". Una región marginal como Centroamérica, por ejemplo, se explica siempre en términos de "distorsión" con respecto a los

países principales. Tal como el escritor cubano Roberto Fernández Retamar lo reclama, debemos criticar cualquier concepción universal de la literatura: "una teoría de la literatura que es [exclusivamentel la teoría de una literatura", a saber: de la europea (Fernández Retamar, 1984: 40). O si no es europea entonces, como en el caso de la lectura monofónica de la "Literatura Latinoamericana", hay que criticar una teoría de la literatura que reduce la complejidad de la región a una serie de viñetas: "Cono Sur", "Países Andinos", "Caribe" o "México". 1 Una geopolítica poscolonial del conocimiento debe prevenirnos en contra de cualquier lectura crítica que sostenga monolingüismo del Otro.

No otro es el reto que Centroamérica le ofrece al "latinoamericanismo": crear un verdadero enfoque multicultural, multiétnico y multilingüe de la sociedad y de sus creaciones artísticas. El Centro de América es africano, rastahuman; habla inglés y pidgin en el Atlántico. Es mestizo; habla castellano y rudimentos de lenguas asiáticas en el Pacífico. A pesar de quinientos años de colonización, es indígena en la montaña interior. Quiché, mam, nahua y lenca son sólo algunas de las lenguas indígenas que se hablan en el único puente continental



que une el Norte y el Sur. Las culturas postmodernas de las maras (gangs) urbanas conviven con una manera premoderna de pensamiento.

Quizás por ello, porque Centroamérica no es completamente "Latina", el "latino-americanismo" la ha excluido de su agenda de estudios. Si no es "Latino", entonces, ¿no está al sur de la frontera? Debemos entender que globalización no es sinónimo de homogeneización. Aquí empezamos.

#### Política y poética en El Salvador

A la par del Estado cafetalero que se desarrolló a partir de finales del siglo XIX y principios del XX, creció una vanguardia artística. Paulatinamente, la perspectiva de los artistas que apoyaban la visión modernizadora del estado cedió su paso a una visión más crítica. Este nuevo proyecto denunciaba la marginalidad social que engendraba ese mismo proceso de modernización. En un país con una modernidad periférica, sin salas de exposición, casas editoriales, grandes centros académicos, ni industrias periodísticas pujantes, el desarrollo de una vanguardia resultó ser un programa largo y penoso. Su surgimiento es paralelo a la "ampliación de los sectores medios urbanos, [al] crecimiento del

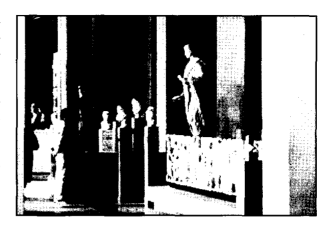
aparato estatal y de una serie de actividades derivadas y colaterales a la agricultura de exportación" (Roque Baldovinos, 2001: 71). Entre esas nuevas condiciones hay que resaltar "el desarrollo y fortalecimiento del periodismo" (lugar citado).

La vanguardia propone disolver la frontera del arte y volcarla hacia la vida práctica. Funde arte y vida, a través del ideal de una comunidad armónica a la cual se accede por el ejercicio del arte.<sup>2</sup> Crea una sensibilidad anti-moderna que dificilmente podríamos calificar de "anticapitalismo romántico" en traición al lluminismo (Roque Baldovinos, 2001: 75).<sup>3</sup> Más bien, habría que concebir en la primera y en las siguientes vanguardias lo que los marxistas, al arrogarse el título de "científicos", llaman "socialismo utópico".<sup>4</sup> El socialismo utópico define la *longue durée*, una de las perspectivas políticas más relevantes y duraderas que alimenta nuestra imaginación artística national.

"La anticipación del comunismo nutrida por la fantasía se vuelve en realidad una anticipación de la esperanza, de un sistema moderno de justicia (Engels, 1959: 418; Bürger, 1984: 50, "el arte [...] proyecta la imagen de un mejor orden en la ficción)". Hemos de revelar cómo un "modo de pensamiento Utópico" regula la imaginación artística salvadoreña (Engels, 1959: 81).

Ideas premarxistas, religiosas, teosóficas y metafísicas fundaron la utopía. El fundamento premoderno de esa propuesta lo expresa su reducido contenido laico. El socialismo utópico proviene de ideas poco seculares que critican el desbalance social de la modernización y, en algunos casos, exaltan la comunidad campesina tradicional como modelo de base para la renovación social. El enfoque de esta corriente de socialismo espiritual no dista mucho del socialismo incaico fundado en el ayllú, en la obra de Juan Carlos Mariátegui en el Perú, o bien del socialismo teosófico, tal cual lo practicaba César Augusto Sandino en Nicaragua.

A pesar del auge de los estudios centroamericanos en los EEUU esta corriente sigue siendo ignorada. El desdén que el marxismo clásico, la ortodoxia académica,



le depara a cualquier otra alternativa de crítica social que no sea la suya, ha sosla-yado todo análisis serio sobre la influencia del socialismo utópico. El Otro aparece sólo una vez que ha sido reducido, absorbido y devorado por el nos-Otros. Hace falta un estudio historiográfico serio sobre la influencia que una espiritualidad alternativa — teosofía, gnosticismo, teología de la liberación, bohemia, etc.— ha tenido en la formación del socialismo utópico en el istmo centroamericano (la excepción notable la representa el trabajo de Hodges, 1992).

Las figuras más relevantes son Alberto Masferrer y Salarrué (dejamos de lado a este último porque su obra será objeto de otro estudio). Paradójicamente, con el correr de los años, sus obras las recuperarán las dictaduras militares que impusieron una modernidad desde arriba; así legitimaban su propio proyecto.5 Masferrer representa en El Salvador lo que José Martí significa en Cuba. No sostenía la necesidad de imaginar una comunidad cultural homogénea. Por lo contrario, abogaba por "incorporar a todo lo nacional los vastos elementos ahora subordinados malamente; oprimidos y deprimidos". Su pensamiento reflejaba un embrión de lo que ahora llamamos sociedad multicultural, multilingüe y multirreligiosa. Desde su perspectiva dialéctica,

América exhibía una combinatoria heterogénea de al menos dos elementos; era norte y sur, anglo y latina, etc.

De manera más radical aún, Masferrer forjó la teoría del "Minimum Vital" y un pacificismo radical. Por la primera teoría afirmó la aplicación de los derechos humanos elementales a "toda criatura por el simple hecho de nacer y de vivir" (Masferrer, 1971, II: 77 y 455). Desde su visión, al igual que los cuatro elementos -tierra, agua, aire y fuego- pertenecían a todo el mundo, asimismo, eran propiedad universal el derecho al trabajo, a la vivienda, a los servicios médicos, a la educación, al vestido, a la justicia, al descanso y al recreo. La función primordial del estado sería la de asegurarle "las Necesidades Vitales" a todos los habitantes del país.

Por un pacifismo intenso, Masferrer autorizó un movimiento "pro-life" más depurado que el de sus actuales defensores estadounidenses. El derecho a la vida significaba no sólo la condena del aborto sino, ante todo, la prohibición de la pena de muerte y la denuncia de toda guerra. Masferrer creía que si una persona defendía alguna de esas tres maneras de asesinato, ella misma debería matar al condenado con sus propias manos. Pro-life Masferrer lo tradujo como una defensa íntegra de la vida en todas sus formas: "no destruirás ni arruinarás la vida de ningún ser"; "la violencia es el mayor pecado del hombre"; "sé compasivo con todo el que sufre; hombre, animal o planta" (Masferrer, 1971, I: 318, 319). Fundó un gandhismo de índole regional y una defensa del medio ambiente que radica en un panteismo cósmico: "adora todo lo que es divino [...] adora al Sol [...] adora al orden, que sostiene y rige el Universo" (Masferrer, 1971, I: 320).

Su idea de nación la ilustró magistralmente Luis Alfredo Cáceres Madrid en el óleo "Escuela bajo el amate (1939)". Cáceres Madrid imaginó la nación salvadoreña como una esfera pública de lectores y escritores. A través del monopolio legítimo de la educación, el Estado universalizaría el legado clásico del regionalismo. Lo que resulta más importante que identificar las obras literarias, es el sentido que Cáceres Madrid le otorga al hecho de "Ser-salvadoreño". Este "Ser" es sinónimo de completar el Bachillerato, leer los clásicos v, en seguida, comentarlos o escribir de manera crítica sobre ellos. Para el lector bien informado, el mundo de esos textos se despliega como una geografía poética, esto es, como una escritura poética del terruño.6

Fue competencia del regionalismo iniciar un proceso de "sustitución de importaciones" imaginarias, para usar un término de la teoría de la dependencia. Los antiguos modelos exóticos de descripción pictórica y de narración los reemplazó "la experiencia vivida de nuestro ambiente [Dasein, life-world]", como el poeta Hugo Lindo escribió en su artículo "Exigüidad de la novela salvadoreña" en 1960. La mujer que representaba con mayor ahínco ese ideal fue la primera antropóloga y musicóloga del país: María de Baratta, Ella no sólo se convirtió en pionera al desarrollar una etnografía de campo; también propuso una agenda para la danza y la musicología nacional, en base a sus investigaciones sobre las culturas populares regionales.

El sino trágico de esta corriente lo vaticinaron Alfredo Espino y Francisco Miranda Ruano. Su obra regionalista de exaltación del paisaje culminó diluyéndose en la experiencia marginal urbana. Ambos autores acabaron su vida de mane-

ra prematura y trágica hacia finales de la década de los veinte (1928 y 1929). Siempre "vacilaba[n] entre sollozar y sonreír" (Escobar, 2001: 126). En su obra y muerte en el "suburbio", anticiparon el paso hacia el despegue económico, la urbanización, la depredación del medio ambiente y la disolución de la sociedad campesina. Al igual que el peruano José María Arguedas anunció en su suicidio el fin del realismo mágico, Espino y Miranda Rua-

no predijeron el descalabro por venir, la marginalización urbana.

Risas, cánticos, voces, confundidas en una Sola nota imprecisa, vuelan del arrabal. En la calle hay tristeza.

En los charcos hay luna.

Un jardín es el cielo con lirios de cristal... Suburbio de los pobres mesnadas sin fortuna.

Mujeres de alma virgen y de carne sensual.

¡Tristeza de la vida que a mi pesar se aduna!

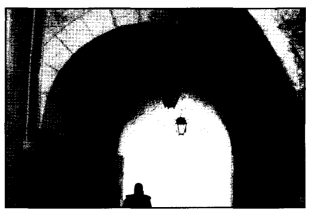
¡Pobres rosas morenas de los fangos del mal! [...]

y un poeta bohemio pulsa su enferma lira... en la hedionda cantina [...] solloza un organillo su queja musical...

(Espino, 1936:143 y148).

Que el "poeta nacional" haya escrito esos versos, haya muerto intoxicado, se presta a una reflexión sobre un sino trágico que aqueja al arte en el país. Dejamos a discreción del lector pensar al respecto.

En efecto, unos cuatro años después de la muerte de ambos poetas, sucedió la hecatombe, la "matanza". Hacia finales de 1931 un gobierno civil que apoyaba las reformas marferrerianas, dio lugar a una dictadura militar que se prolongó por tre-



ce años hasta 1944. Unos meses después en enero de 1932 ese mismo gobierno sin base legal, cobró legitimidad gracias a un etnocidio sin precedente. Entre diez mil y treinta mil indígenas Izalcos —asentados al occidente del país— fueron eliminados en nombre del anticomunismo.

La dictadura militar del General Martínez se asentó con fuerza. El regionalismo se volvió una idea de nación que careció del apoyo estatal para universalizarse a todo lo largo del territorio. Los poetas prosiguieron en su conjunto la prédica de un íntimo amigo de Salarrué, Alberto Guerra Trigueros. El recomendaba "resistir no con la violencia sino con el espíritu", aplicando los postulados de Gandhi a la región centro-americana.

Por fin, en 1944, triunfó esta "resistencia pasiva"; una pasividad radical condujo la oposición política (Huezo Mixco, 1996: 34 y ss.). En ese año cayó la dictadura de Martínez depuesta por un movimiento de brazos caídos que lideraban estudiantes universitarios. De nuevo, el arte nacional se situaba a la vanguardia del movimiento político. Miguel Angel Espino en su novela Hombres contra la muerte (1942; aún ahora la versión integral de esta novela permanece inédita en el país) antici-

pó la resolución pacífica del conflicto. Espino utilizó la escritura literaria como laboratorio para experimentar con todas las opciones políticas disponibles en la época. Imaginó que sólo una posición gandhiana radical podría hacer posible la transición política a la democracia.

Que este pacifismo no haya podido triunfar —establecer un régimen democrático duradero— no le resta su valor histórico. Por primera vez en la región, una solución pacífica se sobrepuso a la propuesta armada. He ahí su legado.

La mujer jugó un papel esencial en ese movimiento pacifista. Claudia Lars, reconocida por su poesía intimista y metafísica, escribió los únicos versos políticos en honor a los caídos en 1944.

Yo levantaré la sangre, ¡La sangre de mis hermanos!... La que ha corrido, desnuda,

Bajo metal y soldados. La que subía en el aire, -por altas nubes girando-, y al derrumbarse quedó hecha de sal en los párpados.

¡Sangre de los hombres libres! ¡Imán de rumbos marcados! (Lars, 1999, II: 423).

Matilde Elena López inició su larga carrera de poeta, dramaturga e historiadora literaria, a raíz de su participación directa en los mismos eventos.

López resumió la utopía en los siguientes términos: "cuando los muertos ganen las batallas... ¡la hora habrá llegado!" (López, 1981: 501). Para López, la única victoria moral vendría con el triunfo de las víctimas.

#### El reformismo militar y sus décadas

En las décadas de los cincuenta y de los sesenta, con el asentamiento de los nuevos regímenes militares, se inició un proceso de modernización económica bastante jerarquizado. El reformismo militar nunca permitió un libre juego de las opciones políticas e ignoró uno de los modelos más arraigados en la historia intelectual del país: el Minimum Vital (1929) de Alberto Masferrer. Al proponer este modelo, Masferrer no sólo pensó en instituir un requisito mínimo sobre la vivienda, alimentación y seguridad social para todos los ciudadanos del país; también propuso que la literatura-la escritura o las letras-sentaran los fundamentos sobre los cuales se inventara la nación. Al ignorar el llamado de Masferrer a la alfabetización, el Estado rehusó casi todo proyecto que imaginara la nación salvadoreña.

El regionalismo siguió ofreciéndose como corriente prevalente en el arte. Pero, por desgracia, nunca rebasó las áreas urbanas de la "ciudad letrada". En 1960, Lindo fue bastante explícito al respecto: "la cultura [escrita] es patrimonio de pocos". El regionalismo fue un monólogo de la clase media consigo misma. A pesar de su temática rural, se trataba de un fenómeno urbano. El regionalismo -una sensibilidad de la clase media- transfirió una vasta proporción de capital simbólico campesino hacia la ciudad; pero no pudo imponer su nueva forma de subjetividad como hegemonía política sobre la totalidad de la sociedad salvadoreña. El regionalismo quedó encerrado como un proyecto de nación sin estado.

En la década de los cincuenta, las reformas militares impulsaron un breve renacimiento de las artes en el país. Se funda-

ron revistas que han mantenido una amplia difusión como *Ars, Guión literario* y *Cultura*. Se instaló una administración moderna que promovió la política cultural salvadoreña. Se crearon instituciones como la "Dirección General de Publicaciones", "Bellas Artes" y la compleja gestión del "Ministerio de Cultura" que, con el tiempo, dio lugar al actual "Concultura".

Claudia Lars trabajó un tiempo breve en ese corto renacimientos de las artes en el país. Su obra más reconocida y depurada, Tierra de infancia (1958), es una prosa poética que reconstruye un mestizaje bastante peculiar. La tierra madre, el legado indígena-campesino del país y la exaltación del paisaje tropical sólo pueden recuperarse desde la mirada extranjera del legado paterno, irlandés-americano. Para Lars, América representaba esta madre patria en la cual el simbolismo indígena e hispano jugaba un papel similar al que se le reconocía al legado anglosajón e irlandés. Lars transformó una visión deísta temprana, más convencional, en un panteismo nacionalista que exaltaba el paisaje y sus pobladores campesinos.

A la par de esa reconstrucción de la política cultural, desde 1944 surgió una nueva vanguardia. Ligada a la lucha en contra de la dictadura, al interior del país, y en contra del fascismo hacia el exterior, la renovación de la vanguardia se afirmó bajo la presencia de dos figuras: Pedro Geoffroy Rivas y Oswaldo Escobar Velado. Estos poetas prolongaron su influencia hasta principios de los sesenta. Ambos fundieron la bohemia y la crítica social con la vanguardia artística. Fundaron un nacionalismo intimista, mejor aún, un misticismo nacionalista. Mientras Geoffroy Rivas cantaba "patria interior que en nadie acaba", "la patria peregrina va conmigo",

Escobar Velado recitaba "amo los exilios/ porque desde ellos yo recogí la luz [los] nombres de la Patria" (Escobar Velado, 1975). En su intimidad mística, los dos escritores recolectaron (*logos*) la idea de nación por fuera del territorio patrio pero, espiritualmente hablando, al interior del *país*. La visión de Geoffroy Rivas puede resumirse en tres versos:

Yo que bebí del veneno de nietzsche y de huidobro Yo que me di a las drogas y al alcohol de los versos Soy feliz como el indiosoy feliz soy feliz (Geoffroy Rivas, 1933).

En ellos el escritor retraza una línea conceptual que parte del romanticismo filosófico alemán y de la vanguardia poética latinoamericana, pasa luego por la embriaguez artística, para culminar en el indigenismo, en la defensa del desposeído. Geoffroy Rivas se convirtió en un mito desde su exilio en México. Junto a Gilberto González y Contreras fue de los primeros poetas en denunciar el etnocidio de 1932 en su poesía. Recordemos las palabras de González v Contreras para hacer constar las raíces del "comunismo [salvadoreño], estafa de dictadores" (Geoffroy Rivas, 1946): desorientación de las masas, falta de trabajo, implacable y feroz egoísmo de quienes intentan improvisar una posición y una fortuna (Gallegos Valdés, 1981: 359).

Posteriormente, al regresar al país, Geoffroy Rivas creó la primera poesía indigenista. Incorporó las enseñanzas del mexicano José María Garibay e idealizó las sociedades indígenas prehispánicas. En una sociedad que se había definido por un largo y profundo "indigenismo de negación" —como "un país de indios sin indios"— exaltar lo indígena era una verdadera osadía.

A edad adulta, en su discurso de incorporación a la Real Academia de la Lengua, Geoffroy Rivas nos dio una muestra de las profundas raíces nietscheanas de su pensamiento: "contra todas las lógicas del mundo [...] prisioneros del racionalismo [...] sólo nos queda el mágico esplendor de la poesía" (Geoffroy Rivas, 1966).

Un irracionalismo poético inició la crítica de la modernización que impulsaban las dictaduras militares. Este rechazo al análisis racional resulta esencial para entender las raíces de la literatura de protesta en el país. La larga dimensión de esta corriente irracional la identifica más con una posición del "socialismo utópico" que con la del marxismo. Geoffroy Rivas propone revertir "el esquema racional [= platónico] del mundo y de la vida" que nos ha "envenenado" "desde aquel malhadado día en que Aristóteles [...] levantó los muros de su lógica" (Geoffroy Rivas, 1966). Acaso entonces, a partir de sus escritos, por revolución entenderemos, no un avance hacia un mundo poscapitalista, sino el retorno a las sociedades "que no cayeron bajo la tiranía racionalista [y] que vivieron gobernadas por la poesía, no por la lógica [...] al aceptar como una realidad lo inexplicable" (Geoffroy Rivas, 1966). Anticipando los sesenta y el movimiento hippie, para Geoffroy Rivas, la revolución restauraría un comunismo primitivo, el reinado del misterio.

Un irracionalismo semejante lo representa Escobar Velado. Dicho sea de paso, era primo-hermano de mi padre, Lara Velado, por el apellido materno, Velado. Aunque no lo traté mucho personalmente, era tema habitual de conversación en casa de mi tía-abuela. Con frecuencia, ella repetía que "Oswaldo era un excelente poeta pero tenía dos defectos: era borracho y comu-

nista". En estos dos "defectos" descubrimos que la bohemia significaba para él un acercamiento a la causa popular. Si Frank Sinatra cantaba "one for my baby and one for the road", el poeta declamaba "que venga otro trago, Víctor, por la salud de la causa". Su enfogue era más intuitivo y vivencial que científico-racional como lo requería el marxismo. Escobar Velado arraigó su experiencia poética en la vindicación de lo indígena prehispánico, de lo campesino y del desarraigo urbano marginal. Su poemario Cristoamérica (1952) revela cómo su obra se fundamenta en un sentido similar al de la teología de la liberación avant-la-lettre.

Digan que somos lo que somos:

Un pueblo doloroso, Un pueblo analfabeto Desnutrido y sin embargo fuerte

Porque otro pueblo ya se habría muerto (Escobar Velado, 1975: 148).

#### La generación literaria de los sesenta

La generación de los sesenta acentuó esta corriente de la poesía de protesta. El poeta más importante de la década, Roque Dalton, combinó la vanguardia política y artística, la modernidad poética y la guerra de guerrillas. Esta fusión de fuentes le permitió criticar la dictadura militar. De joven, Dalton mantenía una posición clásica, jesuita y aristotélica. Hacia 1956, justificaba la función social de la poesía en términos aristotélicos: los seres humanos son entes políticos, por tanto, la poesía es política (Dalton, 1956).

Dalton entendía "la militancia en el Partido Comunista como la participación en un nuevo Cuerpo Místico, jalonada de acciones In Majorem Dei Gloriam [...] y de la fe en el advenimiento fatal del Reino del Hombre" (Dalton, 1973: 6). La mente del poeta confundió la disciplina del Partido con la temprana devoción por la Compañía de Jesús, la ciencia con la utopía. Antes de ser tal, materialismo histórico y dialéctico, el marxismo expresaba una excusa para establecer la política sobre principios éticos estrictos. En una sociedad dictatorial y corrupta, el marxismo jugó el papel de moral. Instituyó no una poética sino una po-ética: un papel ético para las artes.

Su radicalismo lo llevó por fin al exilio. Dalton desarrolló su carrera de escritor profesional en Cuba. Vivió en La Habana y luego en Praga. Viajó por Europa; visitó Corea del Norte y Vietnam, así como Chile en los años de Allende. En El Salvador, sus escritos mecanografiados circulaban bajo varios pseudónimos, Antonio Mata, Víctor de la Lluvia, y bajo su nombre de pila. Manuscritos tempranos de "Los poetas", "Miguel Mármol", etc. se distribuían entre varios círculos artísticos. Los círculos literarios promovieron una creciente oposición política en contra de la dictadura militar.

Cuando en 1969 fracasó un amplio acuerdo nacional por la reforma agraria, y luego en 1972 un fiasco flagrante removió toda esperanza de democracia electoral, la política salvadoreña se radicalizó al extremo.

El país se hallaba al borde de la guerra civil. Desde esa época la literatura se volvió arma ideológica del recién formado movimiento guerrillero. Incluso poetas que casi sólo han cultivado una poesía metafísica, tal como David Escobar Galindo, se inclinaron por utilizar otros tipos de discursos para promover su agenda política.

Dalton se afilió al movimiento guerrillero hacia finales de 1974 y fue brutalmente ejecutado por sus mismos camaradas el año siguiente.

Con su ejecución sumaria, los ideales de amalgamar la vanguardia artística a la política sufrieron una trágica derrota. En la actualidad, es el poeta salvadoreño más reconocido.

Además de su poesía y ensayos políticos, han despertado un gran interés su sarcasmo, ironía, irreverencia y erotismo. He aquí su visión sobre el precio de la verdad.

Triste charco de luto precisamente cuando somos dueños de la verdad (el hombre no es un animal extraño es sólo un animal que ignora y que desprecia y alcanza la verdad por la puerta del fuego) Triste charco de luto en pie de guerra sin luna que se asome sin los pájaros que recojan su dulce huella de agua pero por la verdad la bella que me jura desnuda sobre el color del mundo pero por la verdad todos los lutos todos los charcos hasta ahogarse pero por la verdad todas las huellas aun las manchadoras las del lodo

En los setenta y ochenta, la poesía de protesta y el testimonio denunciaron una creciente violación a los derechos humanos, ligada a una imposición violenta de la democracia electoral. El acontecimiento más ilustrativo y cíclico de la guerra salvadoreña fue el asesinato de altos líderes religiosos: Monseñor Arnulfo Romero en 1980 y varios sacerdotes jesuitas en 1989. Ambas masacres marcaron la cum-

pero por la verdad (Dalton, 1994: 400).

pero por la verdad la muerte

bre del conflicto, en su inicio y conclusión. En los dos crímenes podemos descifrar el precio que el socialismo utópico debía pagar por defender ideales de justicia en el Centro de América. Nos señalan cuan devastador fue un conflicto que no mostró ningún respeto por los valores tradicionales de derechos humanos ni de libertad individual. Este irrespeto revelaba los principios fundadores de la democracia electoral por venir. Terror y muerte anunciaron la llegada de la "libertad", la futura liberación de las mercancías.

La novela más importante del período de la guerra, Un día en la vida (1980) de Manlio Argueta, rescata la voz de la mujer campesina al norte de El Salvador. La obra asienta la vigencia del socialismo utópico y de las comunidades de base en la zona rural de Chalatenango. Combinando la ficción, la tradición costumbrista y el testimonio sobre la violación a los derechos humanos, Argueta narra la vida cotidiana en el frente de guerra, desde dos perspectivas opuestas: la de las víctimas y la de sus victimarios militares.

Hacia mediados de los ochenta el testimonio comenzó a languidecer. Previó su descalabro una novela, no en vano, nunca traducida al inglés. La diáspora (1988-1989) de Horacio Castellanos Moya tiene un mérito sin precedente. Esta obra describe la disolución de la subjetividad guerrillera. Al mismo tiempo que la academia estadounidense depuraba la crítica testimonial y defendía una guerra sin fin, Moya describía, en cambio, la desintegración de la agenda militarista revolucionaria. Ese mismo año de 1989, el asesinato de los sacerdotes jesuitas marcó el trágico abismo entre un centroamericanismo metropolitano, de corte guerrero, y el ideal de paz que reinaba en el istmo.7 No existía diálogo

alguno entre el sujeto analítico anglo-sajón y su "objeto" de estudio hispano.

Al dramatizar el fin del "sujeto-guerrillero" como una orgía de libertad, Moya vaticinó la destrucción de los valores austeros que sustentaban la ascesis revolucionaria.8 El exceso de libertad no dista mucho de las imágenes que hace días observamos sobre las calles de Baghdad. Orgía y saqueo definieron un surplus. Esta sobredosis de libertad firmó el paso de una antigua subjetividad, regulada por una jerarquía militar, hacia una nueva subjetividad "democrática", gobernada por el mercado global. El excedente orgiástico le dio expresión al estallido de una libertad suprema, a la de una absoluta soberanía. Se trata de un sujeto sin atadura a un super-ego que lo vigile. En un breve interregno, antes de renovar su sujeción a una nueva hegemonía política, la ausencia de toda traba simbólica permitió el desenfreno imaginario (ego) de lo real (id).

Después de la firma de los Acuerdos de Paz en 1992, El Salvador se incorporó al sistema posmoderno del capitalismo global. Quizás la guerra civil representó la violencia iniciática necesaria para dar comienzo a la democracia electoral y a la globalización, los orígenes violentos de la posmodernidad y del "nuevo orden mundial". Pero, la (des)esperanza parece unir a los proyectos literarios contemporáneos: "éste que ves desengaño colorido [...] ostentando [...] falsos silogismos de colores [...] es cadáver, es polvo, es sombra, es nada" (de la Cruz, 1888: s/p).

La esfera artística actual apunta una serie de males endémicos del país: falta de justicia (JBarba), la nación en exilio, peregrina de nuevo en los trabajadores ilegales (MBencastro), corrupción, violencia y fraude financiero (HCMoya), violencia doméstica, entrega del cuerpo y del país (JEscudos), retorno de los muertos, en un país sin rituales cívicos, y bestialización de lo humano (CHernández), violencia urbana (RMenjívarOchoa). A pesar de su fuerte enjuciamiento sobre la actualidad, todos ellos recitan una clásica letanía: "después de la bomba atómica", después de que el capital ha impuesto su imperio en el globo, "somos polvo, mas polvo enamorado" (Dalton, 1976b: 101).9

El socialismo utópico se halla vigente, aunque su contraparte "científica" haya decaído. En lo religioso, la idea de comunismo y de justicia social se arraigan en un antiguo mestizaje: el calpulli indígena y la misión colonial, católica en defensa del oprimido. En lo secular, el reciente homenaje al poeta Alfonso Kijadurías demuestra que un modelo hegeliano, la religión del arte, posee una vigencia plena (www.laprensa.com.sv/cultura, 5/Abril/2003). Los Estados sobrenaturales (Kijadurías, 1968) gobiernan aún la idea de utopía poética.

El dilema que enfrenta nuestra generación consiste en edificar una nueva vanguardia, una nueva crítica de la colonialidad, a partir de las "doradas cenizas del Fénix" de nuestro antecesores. O por lo contario, como en muchos colegas, el desafío lo expresa la simple renuncia al aplicar la escritura hacia labores más lucrativas, tal cual la administración escolar, la política estatal, la alabanza del capital global, etc. La "posmodernidad" aún despliega el choque entre un retorno burocrático a la ciudad letrada del siglo XIX y un "nostálgico" reciclaje de la vanguardia. En el reino de la hibridez, ese estruendo entre los opuestos lo encarna quizás la voz de un burócrata ilustrado. A la vez de ofrecernos su pensamiento crítico, el intelectual contemporáneo capitaliza su aguda percepción en el mercado de consumo de bienes simbólicos.

#### NOTAS Y REFERENCIAS

- Acerca de la reducción del complejo cultural latinoamericano a una región –el Cono Sur, por ejemplo– puede consultarse, entre otros, el excelente libro de Masiello (2001). A pesar de haberlo editado en una de las editoriales más criticas de los EEUU, el proyecto de Masiello parece olvidar la diversidad cultural y geográfica que vindicamos. ¿Se trata de un nacionalismo tardío en la época de la globalización?
- Nótese que elaborar una teoría sobre los circulos literarios y las escuelas artísticas sería una alternativa para sobrepasar la idea modernista del genio creador.
- Esta retrospectiva de la literatura salvadoreña puede leerse como una sobreextensión de la idea de Roque Baldovinos (2001) sobre la influencia del pensamiento utópico en el país. Este ensayo sería un diálogo crítico con el libro de Roque Baldovinos. En este momento en que el sentimiento guerrero regula la opinión pública, necesitamos difundir el legado pacifista salvadoreño. También puede leerse como una continuación del trabajo del estadounidense Donald C. Hodges (1992). Bajo la rúbrica de una teosofía de la liberación, este historiador documenta el profundo legado teosófico del comunismo sandinista. A la vez, descubre que incluso un marxista "ortodoxo" como farabundo Marti se inició como masón junto a su amigo nicaragüense (Hodges, 1992: 141).
- Si Bürger (1984: 49), afirma que la vanguardia europea "se define como un ataque al estatuto del arte [autónomo] en la sociedad burguesa", en El Salvador, la vanguardia expresaría también un asalto a la posición modernista del artepurismo, por una parte, y a la de la entrega de la escritura al poder y al mercado, por la otra.
- Por ejemplo, en el sistema democrático actual, Francisco Flores es teósofo pero parece olvidar el "Minimum Vital" y el pacifismo.
- De izquierda a derecha, las obras literarias retratadas en el lienzo son: Estrellas en el pozo (1934) de Lars, Leer y escribir (1915/1920) de Masferrer y Cuentos de cipotes (1945) de Salarrué, que se corresponden a los títulos actuales de esos libros, y luego Francisco Miranda Ruano, Las voces del terruño (1929), que Cáceres Madrid no menciona y Poesía de Alfredo Espino, que hoy en día es el clásico licaras tristes (1930).
- Sobre el apoyo intelectual a la guerra en el momento en que en El Salvador Ignacio Ellacuría predicaba la necesidad de firmar la paz y murió por ello, véase: Beverly y Zimmerman, 1989 e Iffland, 1994. Mientras Iffland defiende la guerra en los siguientes términos "es justo en Centroamérica donde el proceso revolucionario está en un momento álgido, incandescente. [...] es ahí precisamente donde se está gestando la Revolución con mayor claridad [y por ello] ha escogido un camino claro, coherente [la guerra] para cualquiera que no quiera terminar como una "democracia vigilada", totalmente incapaz de afrontar las causas de la injusticia (Iffland1992: 41-42)", Ellacuría había predicho lo contrario: "suele decirse que en El Salvador hay dos realidades, la realidad de la guerra que es vivida por

muy pocos y la realidad de todos los días que es vivida por la inmensa mayoría [...] el FMLN no puede alcanzar el triunfo militar [...] el triunfo militar de una de las partes [...] no es deseable por cuanto no propiciará una paz justa y durable" (I. Ellacuria citado por Flores García, 1997: 76, 83 y 93). Esta diferencia entre defender una guerra revolucionaria sin fin, inevitable, y proponer una "tercera vía" pacífica, dialógica, da cuenta de una distinción geopolitica abismal entre centroamericanismo y Centroamérica. Hace constar la falta de rigor científico en el discurso sobre el Otro.

- Sobre la relación entre austeridad revolucionaria y religiosa, véase: Engels, 1959: 168 y ss.
- " No seria dificil retrazar en los origenes de varias de esas obras una "preocupación espritual". Valga mencionar que dos proyectos novelísticos tan diversos como el de Bencastro y el más corrosivo de Castellanos Moya se arraigaban, a temprana edad, uno en la teología de la liberación y el otro en una espiritualidad alternativa.

#### **BIBLIOGRAFÍA**

Argueta, Manlio. *Un día en la vida*. San Salvador: UCA-Editores, 1980.

Baratta, María. Cuzcatlán típico. Ensayo sobre etnofonía de El Salvador, folklore, folkwisa y folkway. San Salvador: Ministerio de Cultura, 1951.

Beverley, John y Marc Zimmerman. Literature and Politics in the Central American Revolution. Austin, TX: U. of Texas P., 1989.

Bürger, Peter. Theory of the Avant-Garde. Minneapolis: U. of Minnesota P., 1984. Castellanos Moya, Horacio. La diáspora. San Salvador: UCA-Editores, 1989.

Cruz, Sor Juana Inés de la. *Obras escogidas*. Veracruz-Puebla-París: Librerías La Ilustración/A. Donnamette, 1888.

Dalton, Roque. "Un concepto sobre poesía". Sábados de Diario Latino, 25 de agosto de 1956c. Reimpreso: La Prensa Gráfica, 30 de septiembre de 1956.

Dalton y CIA. Manuscrito, 1973. Cortesía de la familia.

Pobrecito poeta que era yo... San José: EDUCA, 1976.

Taberna y otros lugares. San Salvador: UCA-Editores, 1976b.

En la humedad del secreto. Antología poética de Roque Dalton. San Salvador: Dirección de Publicaciones, 1994. Selección, Introducción y Bibliografía Crítica de Rafael Lara Martínez

Erazo, Salvador (Compilador). Parnaso salvadoreño. Barcelona: Maucci, 1910.

Escobar, Francisco Andrés. La lira, la cruz y la sombra. Biografía de Alfredo Espino. San Salvador: Dirección de Publicaciones, 2001.

Escobar Velado, Owaldo. Patria exacta y otros poemas. San Salvador: UCA-Editores, 1978.

Espino, Alfredo. *Jícaras tristes*. San Salvador: Publicaciones de la Universidad de El Salvador, 1936.

Espino, Miguel Angel. *Hombres contra la muerte*. México: Editorial Costa-Amic, 1947. Segunda edición.

Fernández Retamar, Roberto. *Para una teoría* de la literatura hispanoamericana. La Habana: Editorial Pueblo y Educación, 1984.

Flores García, Víctor. El lugar que da verdad. La filosofía de la realidad histórica de Ignacio Ellacuría. México, D. F.: Porrúa Editores, 1997.

Gallegos Valdés, Luis. Panorama de la literatura salvadoreña. San Salvador: UCA-Editores, 1981.

Geoffroy Rivas, Pedro. Canciones en el viento. México: Ediciones Amatl, 1933.

"Comunismo: estafa de los dictadores". La Tribuna, 17 de febrero de 1946.

"Trenos del exiliado". *Opinión Estudiantil*, 19 de septiembre de 1949.

"Discurso pronunciado en la Academia Salvadoreña de la Lengua". Cultura, Revista del Ministerio de Educación, No. 39, enero-febrero-marzo de 1966: 13-26.

Hodges, Donald C. Sandino's Communism. Spiritual Politics for the Twenty-First Century. Austin, TX: U. of Texas P., 1992.

Huezo Mixco, Miguel. La casa en llamas. La cultura salvadoreña a finales del siglo XX. San Salvador: Ediciones Arco Iris, 1996. Iffland, James. Ensayos sobre la poesía revolucionaria en Centroamérica. San José: EDUCA. 1994.

Lars, Claudia. *Poesía completa I y II*. San Salvador: Dirección de Publicaciones, 1999. Prólogo, Compilación y Notas de Carmen González Huguet.

Lindo, Hugo. «Exigüidad de la novela salvadoreña». San Salvador: *Cultura, Revista del Ministerio de Cultura*, No. 18, enero/junio de 1960: 7-19.

López, Matilde Elena. "Matilde Elena López". David Escobar Galindo (Selección, Prólogo y Notas), Indice antológico de la poesía salvadoreña. San Salvador: UCA-Editores, 1982: 493-502.

Marx, Karl and Friedrich Engels. *Basic Writings on Politics and Philosophy*. New York: Anchors Books, 1959.

Masferrer, Alberto. *Obras escogidas. Dos volúmenes*. San Salvador: Editorial Universitaria, 1971. Selección y Prólogo de Matilde Elena López.

Masiello, Francine. The Art of Transition. Latin American Culture and Neoliberal Crisis. Durham, NC: Duke U. P., 2001.

Mayorga Rivas, Enrique (Editor). *Guirnalda* salvadoreña (1884-1886). San Salvador: Dirección de Publicaciones, 1977. Primera edición: 1884.

Miranda Ruano, Francisco. *Las voces del terruño*. San Salvador: Imprenta «La República», 1929. Segunda edición: San Salvador: Ministerio de Cultura, 1955.

Quijada Urías, Alfonso. Los estados sobrenaturales. San Salvador: Editorial Universitaria, 1971.

Rama, Angel. La ciudad letrada. Hanover, NH: Ediciones del Norte, 1984.

Ramírez, Sergio. "Balcanes y volcanes (Aproximaciones al Proceso Cultural Contemporáneo de Centroamérica)". En: Varios, Centroamérica hoy. México: Siglo XXI Editores, 1975: 279-366.

Roque Baldovinos, Ricardo. *Arte y parte. Ensayos de literatura*. San Salvador: Istmo Editores, 2001.

"La República de las Letras. La formación del espacio literario en El Salvador hacia 1880". "De la guerra a paz. Perspectivas sobre la literatura centroamericana moderna". Antípodas, Journal of Hispanic and Galian Studies, XIII/XIV, 2001-2002: 41-64. www.laprensa.com.sv/cultura